
MUNITÀ APERTAMUNITÀ APERTA
PERIODICO MENSILE PARROCCHIA S. BENEDETTO

CC

ANNO XVIANNO XVI
NUMERO  QUARTONUMERO  QUARTO

FEBBRAIO 2026FEBBRAIO 2026



22

COMUNITÀ APERTA

•	 Carissimi parrocchiani

•	 Obiettivo su

•	 Vita di Comunità

•  	 Oratoriando

•	 	 Arte e Fede

3

5

6

26

30

IndiceIndice

Direttore: 	        Direttore: 	        

Responsabile redazione:Responsabile redazione:

Collaboratori:Collaboratori:

Coordinamento esecutivo:Coordinamento esecutivo:

Redazione:Redazione:

Servizi fotografici:Servizi fotografici:

Correttrice di bozze:Correttrice di bozze:

Distribuzione e stampa:Distribuzione e stampa:

Contatti:Contatti:

Don Ugo Dei CasDon Ugo Dei Cas

Don Loris GiacomelliDon Loris Giacomelli

Don Stefano BortolatoDon Stefano Bortolato

Luciano AlippiLuciano Alippi
Davide CassinadriDavide Cassinadri

Giacomo CastiglioniGiacomo Castiglioni
Riccardo Dall’OcaRiccardo Dall’Oca
Francesca De NegriFrancesca De Negri
Carla FerrariCarla Ferrari
Cristina FumarcoCristina Fumarco
Elisabetta GramaticaElisabetta Gramatica
Alberto OspiteAlberto Ospite
Ettore LongoEttore Longo

Luciano AlippiLuciano Alippi
Matteo ColomboMatteo Colombo

Luisa BoarettoLuisa Boaretto

Francesco MeaniFrancesco Meani

comunitaperta@hotmail.itcomunitaperta@hotmail.it

Gruppo “Ohana”                                                 
Andrea Zappaterra

Un incontro inatteso 
nel tempo della Quaresima
don Carlo Marin

La RedazioneLa Redazione
I “cinque cerchi invernali” 
all’ombra della Madonnina
Carla Ferrari

La protagonista racconta
Matilde Fossti

MARC CHAGALL: IL CICLO DI 

MESSAGGIO BIBLICO

Cristina Fumarco

In copertina: SACRA FAMIGLIA CON PALMASACRA FAMIGLIA CON PALMA
- Tondo di Raffaello Sanzio  

Parrocchia S. BenedettoParrocchia S. Benedetto
Viale Caterina da Forlì,19 - Viale Caterina da Forlì,19 - 

20146 - Milano20146 - Milano
Segreteria: tel 02471554Segreteria: tel 02471554

Orari invernali S. Messe:Orari invernali S. Messe:
Feriali: ore 9:00/18:30Feriali: ore 9:00/18:30

Festive: vigiliari ore 18:00Festive: vigiliari ore 18:00
domenica domenica 

ore 8:30/10:00ore 8:30/10:00
11:30/18:0011:30/18:00

Decanato Barona GiambellinoDecanato Barona Giambellino
www.decanato.itwww.decanato.it



33

COMUNITÀ APERTA

LA GENERAZIONE DELL’AURORA

…. abbiamo ancora negli occhi le immagini suggestive della chiusura del Giubileo.
Leone XIV, con una solenne celebrazione eucaristica ha chiuso il Giubileo della speranza 
indetto e aperto da Papa Francesco con la bolla di indizione dell’Anno Santo del 2025: “Spes 
non confundit”, ha chiuso l’ultima Porta Santa, quella della Basilica Vaticana. Un Giubileo 
ordinario che rimane nella storia soprattutto per il cambio di pontificato avvenuto durante 
questi mesi. Immediatamente dopo la chiusura dell’evento, i mass media hanno dato 
risalto ai numeri:
oltre 33 milioni i pellegrini provenienti da 185 Paesi che sono arrivati a Roma dal 24 dicembre 2024, giorno di apertura del 
Giubileo, al 6 gennaio 2026. Numeri più alti delle previsioni che ipotizzavano 31 milioni di fedeli. Alla cerimonia di chiusura 
della Porta Santa di San Pietro, subito dopo aver chiuso il Giubileo, Leone XIV, nella Basilica Vaticana, ha presieduto la S. 
Messa della solennità dell’Epifania. Nella sua omelia il Santo Padre ha indicato alcune riflessioni che toccano da vicino la vita 
della chiesa:  “a tanti conflitti con cui gli uomini possono resistere e persino colpire il nuovo che Dio ha in serbo per tutti. 
Amare la pace, cercare la pace, significa proteggere ciò che è santo e proprio per questo è nascente: piccolo, delicato, fragile 
come un bambino. Attorno a noi, un’economia distorta prova a trarre da tutto profitto. Lo vediamo: il mercato trasforma 
in affari anche la sete umana di cercare, di viaggiare, di ricominciare. Chiediamoci: ci ha educato il Giubileo a fuggire quel 
tipo di efficienza che riduce ogni cosa a prodotto e l’essere umano a consumatore? Dopo quest’anno, saremo più capaci di 
riconoscere nel visitatore un pellegrino, nello sconosciuto un cercatore, nel lontano un vicino, nel diverso un compagno di 
viaggio?”.  “La Porta Santa di questa Basilica, che, ultima, oggi è stata chiusa, – ha affermato ancora il Papa – ha conosciuto 
il flusso di innumerevoli uomini e donne, pellegrini di speranza. Chi erano e che cosa li muoveva? Ci interroga con particolare 

serietà, al termine dell’Anno giubilare, la ricerca spirituale 
dei nostri contemporanei, molto più ricca di quanto forse 
possiamo comprendere. Milioni di loro hanno varcato la 
soglia della Chiesa. Che cosa hanno trovato? Quali cuori, 
quale attenzione, quale corrispondenza? Sì, i magi esistono 
ancora. Sono persone che accettano la sfida di rischiare 
ciascuno il proprio viaggio, che in un mondo travagliato 
come il nostro, per molti aspetti respingente e pericoloso, 
sentono l’esigenza di andare, di cercare”.
Molto indicative ancora sono state in questo senso le parole 
che il Papa ha pronunciato durante l’omelia: “Chiediamoci: 
c’è vita nella nostra Chiesa? C’è spazio per ciò che nasce? 
Amiamo e annunciamo un Dio che rimette in cammino?  
La gioia del Vangelo ci rende audaci, attenti e creativi; 
suggerisce vie diverse da quelle già percorse?”. Per questo, 
ha sottolineato ancora Papa Leone, “quanto è importante 
che chi varca la porta della Chiesa avverta che il Messia vi è 
appena nato, che lì si raduna una comunità in cui è sorta la 
speranza, che lì è in atto una storia di vita! Il Giubileo è venuto 
a ricordarci che si può ricominciare, anzi che siamo ancora 
agli inizi, che il Signore vuole crescere fra di noi, vuol essere 
il Dio-con-noi. Sì, Dio mette in questione l’ordine esistente: 
ha sogni che ispira anche oggi ai suoi profeti; è determinato 

Carissimi parrocchiani...



44

COMUNITÀ APERTA

don Loris

a riscattarci da antiche e nuove schiavitù; 
coinvolge giovani e anziani, poveri e ricchi, 
uomini e donne, santi e peccatori nelle 
sue opere di misericordia, nelle meraviglie 
della sua giustizia. Non fa rumore, ma il suo 
regno germoglia già ovunque nel mondo”.
Dal Papa, infine, un appello per il cammino 
futuro: “È bello diventare pellegrini di 
speranza. Ed è bello continuare ad esserlo, 
insieme! La fedeltà di Dio ci stupirà ancora. 
Se non ridurremo a monumenti le nostre 
chiese, se saranno case le nostre comunità, 
se resisteremo uniti alle lusinghe dei 
potenti, allora saremo la generazione 
dell’aurora. Maria, Stella del mattino, 
camminerà sempre davanti a noi! Nel suo 
Figlio contempleremo e serviremo una 
magnifica umanità, trasformata non da 
deliri di onnipotenza, ma dal Dio che per 
amore si è fatto carne”.
Cari parrocchiani ho dato spazio alla 
parola del Santo Padre, quanti spunti di 
preghiera e di riflessione anche per noi! 
Parole che tracciano inequivocabilmente 
un sentiero, un cammino per tutti noi, 
coraggio andiamo, affrontiamo il futuro 
custodendo nel cuore la speranza e la 
certezza che vogliamo essere anche noi la 
generazione dell’aurora.

GHEZZI VALERIO
LO PRESTI GIUSEPPE
MAZZINI NATALIA
AGOSTINI MARIA PIA
TORTORELLA PASQUALE
RIBERA FERNANDA

Hanno lasciato la nostra comunitàHanno lasciato la nostra comunità
BALDISSERA MARIA
FUCCI VINCENZO SALVATORE
VIOLA FRANCESCO
FALCIER LILIANA GIANNINA
RUGGERI PIER RODOLFO
GUIDA MARIA
BOGONI GIANANTONIO
RUSSO COLOMBA
CHIAFFARINO ITOLLI GIORGIO MARIA
RIGLIETII RAFFAELE
BOSSI MARIA ROSARIA
PELLIZZARI RINA
MAZZUCCHI CESARE
MAINI MARIA
MATTEI TIZIANA DEBORAH

Sono entrati nella nostra comunitàSono entrati nella nostra comunità
VIGANELLI HONEGGER MARIAVITTORIA
CONFORTI GIULIO



55

COMUNITÀ APERTA

facciamo elemosina, ma senza una vera condivisione con 
chi è nel bisogno. Si potrebbe, allora, in questo periodo 
quaresimale, fidarsi un po’ di più di Dio e della sua Parola 
e condividere con generosità con chi è nel bisogno. La 
Pasqua si prepara così: passo dopo passo, lasciando che 
Dio faccia nascere qualcosa di nuovo dentro di noi”.
A questo punto ero indeciso se alzarmi e uscire, perché mi 
sembrava più che sufficiente quello che avevo ascoltato. 
Quelle parole, infatti, sembravano rivolte a me come inviti 
concreti a risvegliare il cuore. Erano pennellate di colore 
per la mia vita così piena di grigiore, di rumore e di poco 
ascolto. Per non parlare poi della mia poca familiarità con 
il silenzio, la mia avarizia nel condividere e l’indolenza nel 
guardare con verità ciò che orienta e guida le mie scelte.  
Mentre pensavo a questo, il sacerdote continuò: “…ma la 
quaresima non si riduce a fare delle cose, è orientata alla 
Pasqua, alla vita nuova, all’incontro con il Risorto. Il dono 
del suo Spirito, poi, ci dà la possibilità di vivere già ora da 
figli. Da figli amati…”.
Devo dire che trovavo tutto interessante e così mi fermai 
fino alla fine della celebrazione. Non ricordo il resto 
dell’omelia. Mi è solo dispiaciuto non aver ascoltato la 
Parola di Dio e la parte iniziale di questo discorso sulla 

quaresima. Anche se mi sentivo 
un po’ scosso, percepivo 
che forse Qualcuno mi aveva 
risvegliato dentro un desiderio, 
misto a gioia, di riprendere la 
via che avevo abbandonato da 
bambino e di rinnovare la mia 
vita e… di fidarmi e basta.  
Uscendo di chiesa, poi, alcuni 
fedeli mi hanno assicurato 
che nelle domeniche 
successive continuava il tempo 
quaresimale e il cammino verso 
la Pasqua. 
Mi sono detto: in quaresima il 
Signore passa e parla davvero 
al cuore. Mi sa che riprendo a 
frequentare.

UN INCONTRO INATTESO 
NEL TEMPO DELLA QUARESIMA 

Sulla parete della stanza il calendario segnava domenica 
22 febbraio e subito sotto la data era scritto: “Inizio della 
quaresima”. Per me era un giorno come tanti altri, con cose 
urgenti da affrontare, impegni da incastrare, messaggi a 
cui rispondere. Uscii di casa per una passeggiata, in fretta 
come sempre, ma senza una meta precisa. Spinto da non 
so che cosa mi avvicinai alla chiesa del quartiere, quella 
che avevo frequentato, anche se raramente, quando ero 
bambino.  
Entrai. La gente che partecipava alla funzione era seduta 
e mentre il mio sguardo osservava la struttura interna del 
tempio, sentivo che il sacerdote scandiva queste parole: 
“…e poi, la quaresima non è un tempo da sopportare, è 
un tempo di verità, in cui siamo invitati a rientrare in noi 
stessi e ad ascoltare ciò che abita il cuore. In mezzo a tante 
cose da fare e da pensare, Dio ci invita a creare un piccolo 
spazio di silenzio e di ascolto”. 
Quelle parole mi hanno colpito profondamente. Un 
“tempo di verità”, e mi sono reso conto che non mi ero 
mai chiesto davvero che cosa abitasse il mio cuore. 
Decisi di sedermi in uno degli ultimi banchi mentre il 
sacerdote proseguiva il suo discorso: “…inoltre, l’ascolto 
della Parola di Dio ci educa a distinguere e a discernere 
ciò che conduce alla vita da 
ciò che la impoverisce. È un 
cammino che passa attraverso 
il riconoscere la nostra fragilità 
e ancor di più la nostra 
resistenza a fidarci di Dio e la 
paura di consegnarci davvero 
a Lui”. 
Il predicatore sembrava 
ispirato e aggiunse con tono 
convinto: “…e per un vero 
cammino di rinnovamento 
e di maggiore fiducia in Dio, 
possono aiutarci la preghiera, 
il digiuno e l’elemosina. 
Purtroppo, a volte digiuniamo 
privandoci di qualcosa, ma 
non rinunciamo all’orgoglio; 
preghiamo con le labbra, ma 
non ascoltiamo il Signore; 

Obiettivo su!

don Carlo Marin



66

COMUNITÀ APERTA

LA PROTAGONISTA RACCONTA

“Un’esperienza unica attraverso la quale mi sono 
messa in gioco, ho creato nuove amicizie e sono 
cresciuta”. Queste sono le parole che scelgo per 
descrivere ciò che mi ha dato l’interpretazione del 
personaggio di Chiara nello spettacolo di Natale 
2025, messo in scena lo scorso 20 dicembre all’Eco 
Teatro dai ragazzi dell’oratorio, guidati dal regista 
Ettore Longo. 
La storia racconta l’evoluzione del pensiero di Chiara, 
una ragazzina disillusa di quattordici anni, rispetto 
al Natale. Il viaggio su un treno magico, il Christmas 
Express, e l’incontro con i diversi passeggeri che lo 
popolano, infatti, la invitano a riflettere e la portano 
a capire che il vero significato della festa è stare 
insieme e volersi bene. Alla fine del viaggio, quindi, 
Chiara apprezza il Natale e desidera celebrarlo 
serenamente con la sua famiglia. 
Tutto è cominciato ad ottobre, quando si è costituito 
il gruppo di ragazzi disposti a mettersi nei panni 
dei passeggeri del Christmas Express. Abbiamo 
cominciato ad incontrarci la domenica pomeriggio 
per provare. Inizialmente, non ero molto convinta 
di voler partecipare. Ora che è tutto finito, però, 
mi rendo conto di quanto mi abbia appassionata 
prendere parte a questo spettacolo. La tensione e 
il divertimento delle prove, la paura e l’eccitazione 
prima di salire sul palco e la soddisfazione per 
essere riusciti a inscenare “Christmas Express”, 
saranno le emozioni che mi rimarranno 
sempre nel cuore. Ovviamente, non è 
stato sempre tutto perfetto. Ci sono state 
discussioni e incomprensioni. Ci siamo 
ridotti a organizzare numerosi dettagli 
all’ultimo minuto. Non sapevamo come 
sarebbe andata, se sarebbe piaciuto al 
nostro pubblico. È andata bene e, secondo 
me, abbiamo imparato tutti qualcosa da 
questa esperienza. Ogni attore, inoltre, 
ha contribuito alla realizzazione di questo 
musical con i propri talenti e le proprie 
passioni: molti dei personaggi, infatti, hanno 
cantato e ballato. Sicuramente, sono stati 

essenziali anche l’aiuto e la creatività di tutti coloro 
che hanno pensato e realizzato i costumi e gli oggetti 
di scena, che ci hanno truccato e che si sono occupati 
dei microfoni e delle luci. Ci tengo quindi a ringraziare 
gli attori e le persone che hanno contribuito al 
successo di questo spettacolo, sia sul palco sia 
dietro le quinte. Un ringraziamento speciale, inoltre, 
va a Ettore, che ci ha permesso di vivere questa 
meravigliosa esperienza. Ringrazio, infine, anche il 
pubblico numeroso che ci ha sostenuto con i propri 
applausi, rendendoci orgogliosi del nostro lavoro.

Matilde Fossati









1010

COMUNITÀ APERTA Vita di comunità

GRUPPO “OHANA” 
Una proposta parrocchiale che sta crescendo

Ohana è una parola hawaiana che significa "famiglia" in 
senso ampio, includiamo parenti, amici e persone care, uniti 
da legami di amore, sostegno e cooperazione reciproca, 
dove nessuno viene abbandonato o dimenticato. 
Questo è il principio cardine del Gruppo Famiglie Ohana. 
Quando questa proposta parrocchiale è nata era un seme 
timido, fragile, come quei progetti che si accarezzano 
senza sapere se attecchiranno davvero. Oggi quel seme è 
diventato un albero: più alto, più abitato, più ricco di frutti.
E ciò che è cresciuto non è il numero – pur aumentato – 
ma la profondità delle relazioni, la qualità degli incontri, la 
sensazione che questo ritrovarsi non sia un appuntamento 
tra tanti, ma un respiro spirituale necessario dentro 
giornate che spesso corrono troppo.
Nel ritmo spezzato del lavoro, dei figli, degli impegni, la 
nostra comunità è diventata come quell’impasto che 
ha bisogno di fermarsi per lievitare. Senza quel tempo, 
il pane non prende forma; senza quel tempo, neppure 
noi riusciamo a riconoscere e far emergere il bene che 
portiamo dentro.
E così, accanto al nostro incontro mensile, ci troviamo 
alla messa domenicale, organizziamo cene, gite, 
vacanze e poi siamo più presenti nei servizi alla vita 
parrocchiale: chi facendo parte nel Consiglio Pastorale, 
chi facendo il Ministro 
dell’Eucaristia, chi nel 
gruppo dell’accoglienza, 
chi aiutando in oratorio. 
Ognuno secondo la propria 
indole, ma tutti parte della 
stessa storia.
Negli incontri condividiamo 
le nostre fatiche, le 
domande educative, le 
gioie e le fragilità della vita 
familiare. Non parliamo “di 
teoria”, ma della vita così 
com’è: bella, stanca, piena. 
E ogni volta la Parola ci 
mostra che è possibile 
diventare santi nel 
quotidiano come il pane che 
cresce piano nella ciotola.

Proprio da questa attenzione all’ordinarietà nasce il 
nostro desiderio di approfondire temi di fede. In una degli 
ultimi incontri siamo andati alla scoperta di come i Vangeli 
raccontano l’infanzia di Gesù e di come altri testi come i 
Vangeli Apocrifi trattano questo tema.
Quell’incontro si è trasformato in un racconto ricco di 
spunti che mi piace condividere con voi.
I Vangeli canonici parlano pochissimo dell’infanzia di 
Gesù: qualche episodio in Matteo e Luca, nulla in Marco 
e Giovanni. Per i primi cristiani, ciò che contava non erano 
gli anni del bambino, ma la sua vita pubblica, la morte, la 
risurrezione.
Eppure, in quei pochi accenni, già si intravede la sua 
unicità.
Matteo, con una lunga genealogia, ci dice una cosa 
semplice ma decisiva: Gesù arriva al momento giusto, 
dentro una storia che lo precede e insieme lo supera. È 
un figlio di Davide… sì, ma soprattutto un figlio per tutti, 
un Messia senza confini, una luce che non appartiene a un 
popolo soltanto.
Tutto è narrato con grande sobrietà. Gli angeli parlano 
in sogno, l’infanzia è silenziosa, la nascita avviene quasi 
“di passaggio”, ricordata in una subordinata. Nessun 
prodigio, nessun cielo che si ferma. È allora che entrano 



1111

COMUNITÀ APERTA

Andrea Zappaterra

in scena gli apocrifi, quei testi nati nei secoli successivi per 
colmare i silenzi del Vangelo. Qui il piccolo Gesù è tutt’altro: 
potente, impetuoso, a volte persino inquietante. A cinque 
anni crea passeri di argilla e li fa volare, purifica l’acqua con 
la parola, risponde ai maestri con sapienza sovrumana. 
Sono racconti vivaci, coloriti, a volte esagerati.
Ma parlano più del bisogno umano di segni e miracoli che 
della vera natura del Figlio di Dio. Gli apocrifi immaginano 
un Messia spettacolare, capace di impressionare.
Il Vangelo invece ci consegna un Gesù che cresce “in 
sapienza e grazia”, che impara, che vive nella normalità di 
una casa e di un villaggio.
Un Dio che respira di nascosto, non tra lampi e prodigi, ma 
nella discrezione del lievito che agisce in silenzio.
In questa occasione abbiamo riconosciuto che i due 
percorsi – quello del gruppo famiglie e quello della 
meditazione sull’infanzia di Gesù – parlano la stessa 
lingua: la lingua delle cose piccole, dei gesti quotidiani 
che cambiano la vita senza far rumore. Il gruppo cresce, 
matura, genera legami profondi.
Gli apocrifi cercano lo straordinario, ma il Vangelo ci ricorda 
che il vero miracolo è il crescere insieme, lentamente, 
come comunità.
Abbiamo visto la fiducia germogliare. Abbiamo visto i 
figli imparare, non da lezioni astratte, ma dall’esempio di 
adulti che cercano la “vita buona del Vangelo”.
E forse la cosa più bella è proprio questa: come il pane che 
lievita, anche la nostra comunità ha bisogno di tempo, di 
cura, di calore. Cresce e crescerà ancora, quasi senza che 
ce ne accorgiamo. Perché ogni famiglia che arriva porta 

con sé un nuovo tassello. Il Vangelo – quello autentico, 
sobrio, quotidiano – continua a insegnarci che Dio non ha 
bisogno del clamore per cambiare la vita: gli basta abitare 
le nostre relazioni. Perché, come il pane che lievita, anche 
la nostra comunità ha bisogno di tempo, di cura, di calore 
per diventare nutriente e capace di dare vita.

QUANDO SI PARLA DI FAMIGLIA
Quando si parla di famiglia, anche all’interno della Chiesa 
Cattolica, sento spesso dire che dovremmo adeguarci 
alle nuove esigenze della società. Ma è davvero così? 
Alcuni esempi: San Giovanni Battista viene decapitato 
perché rimprovera ad Erode l’illiceità di prendere con 
sè la moglie di suo fratello. Gesù, quando salva dalla 
lapidazione una donna accusata di adulterio la perdona, 
però Le dice “… va e d’ora in poi non peccare più” (Gv 
8,11) (non le dice “va e continua a vivere con chi non è 
tuo marito”). San Tommaso Moro finirà anch’esso 
decapitato perché, essendo il matrimonio di Enrico VIII 
con Caterina d’Aragona dichiarato valido, disse che il 
Re d’Inghilterra non poteva sposare la concubina Anna 

Bolena. In Genesi 1,27 leggiamo che Dio “li creò maschio 
e femmina” e San Paolo (1Cor. 6,9-10) scrive, trattando 
evidentemente questioni già attuali a suo tempo “Non 
illudetevi: ne immorali, ne idolatri, ne adulteri, ne 
effemminati, ne sodomiti, … erediteranno il regno di 
Dio”. Alla fine, quindi, le questioni di fondo dell’uomo 
e della famiglia nei millenni sono sempre le stesse e il 
Vangelo e la Chiesa hanno già fornito le risposte universali. 
San Giovanni Battista, Gesù, San Tommaso Moro, San 
Paolo, in questi tempi qualcuno li avrebbe definiti dei 
rigidi tradizionalisti, degli “indietristi”. Ma è anche 
grazie a loro che la Verità sull’uomo e sul matrimonio è 
arrivata a noi così com’è, resistendo agli “illuminati” del 



1212

COMUNITÀ APERTA Vita di comunità

tempo. Devo premettere di essere 
stato, negli ultimi anni, un fedele molto 
disorientato da quanto sta accadendo 
all’interno della Chiesa, soprattutto per 
quanto riguarda il concetto di famiglia: 
solo per brevità, partendo dalla scarsa 
attenzione alla gravità delle convivenze 
prematrimoniali, forte disorientamento 
mi hanno generato alcune affermazioni 
contenute nell’enciclica “Amoris 
laetitia” con riferimento al possibile 
accesso alla Comunione a persone che 
convivono “more uxorio” pur avendo 
un altro matrimonio valido. 
Riguardo a queste questioni, il 
sacramento del matrimonio e quello 
della confessione, alcuni cardinali 
hanno formalizzato delle perplessità attraverso dei 
“Dubia” (qui il link all’approfondimento e al testo https://
lanuovabq.it/it/pdf/i-quattro-cardinali-spiegano-i-dubia ). 
Mancando un’esauriente risposta agli stessi, ho cercato 
di applicare i criteri che mi hanno insegnato per uscire 
dal disorientamento: in caso di affermazioni controverse, 
esse vanno interpretate alla luce della Tradizione della 
Chiesa Cattolica. Così, da una parte mi sono rincuorato: il 
matrimonio rimane indissolubile e l’adulterio un peccato 
grave, con tutto quello che ne consegue. Dall’altra però, 
mi sono detto, volendo risolverla con una battuta, che 
forse il responsabile di aver generato questa confusione, 
aveva scordato la pagina del Vangelo dove Gesù dice “sia 
invece il vostro parlare “sì, sì”, “no, no”, il di più viene 
dal maligno” (Mt 5,17-37). Ultima in ordine di tempo, 
la decisione di permettere la benedizione a coppie di 
persone con tendenza omosessuale che convivono. 
Nemmeno tale disposizione è applicabile (non si può 
benedire un male): qui i link esaustivi di approfondimento 
alle dichiarazioni di contrarietà del Card. Muller https://
lanuovabq.it/it/mueller-fiducia-supplicans-favorisce-
leresia,del Card. Sarah https://www.diakonos.be/fiducia-
supplicans-il-cardinale-sarah-ci-opponiamo-a-uneresia-
che-mina-gravemente-la-chiesa/ e dei vescovi africani
https://www.vaticannews.va/it/vaticano/news/2024-
01/ambongo-vescovi-africa-no-benedizioni-coppie-
omosessuali.html 
Mi sono convinto così che la famiglia, in quanto prima e 
fondamentale cellula dello sviluppo umano e cristiano 
sia il terreno preferito dell’attacco di Satana, che, per 

mestiere, si infila in ogni spiraglio. Negli ultimi decenni 2 
papi si sono espressi circa il pericolo di confusione nella 
Chiesa: Benedetto XVI ci ammoniva dal seguire i “venti 
di dottrina” (omelia S. Messa Pro Eligendo Pontefice 
del 2005) e Paolo VI che ebbe a dire parole come “…
all’interno del cattolicesimo sembra talvolta predominare 
un pensiero di tipo non cattolico e può avvenire che … 
domani diventi il più forte”. Ma allora come orientarsi 
per capire cosa sia la famiglia? Innanzitutto, prendere 
atto, come ho cercato brevemente di dimostrare, che il 
Vangelo e la Chiesa Cattolica hanno già fornito tutte le 
risposte a questioni che sono sempre le stesse e indicato 
la via per cercare di raggiungere la Santità nella famiglia, 
rispondendo alla vocazione al matrimonio. Tenendo 
sempre distinto il giudizio sulle azioni, che è sempre 
dovuto perché permette di distinguere il bene dal male, 
dal giudizio sulle persone che non spetta mai a noi. Non 
esistono famiglie perfette e quindi ad esempio di fronte ad 
una situazione familiare o personale difficile che provoca 
sofferenza a se stessi e a tante persone, possiamo solo 
cercare di stare vicino per quanto possibile alle sofferenze 
e affidarci alla preghiera e alla misericordia di Dio, 
l’unico che può giudicare. È però altrettanto necessario 
condannare le azioni sbagliate stando lontano da chi 
propone varianti adulterate della famiglia, scorciatoie che 
sono solo un inganno del maligno per chi le propone e per 
chi viene falsamente illuso di trovarvi la Verità. Abbiamo 
una semplice ma grave responsabilità verso il nostro 
tempo e verso i giovani, che diversamente vengono 
solamente confusi con false soluzioni, che producono 



1313

COMUNITÀ APERTA

pubblico scandalo. Abbiamo quindi bisogno di santi 
sacerdoti, catechisti, educatori di giovani e fidanzati che, 
innanzitutto, siano ben formati (che ci credano loro!), e 
che poi trasmettano quelle che sono le Verità sull’identità 
uomo/donna, sull’importanza di vivere un fidanzamento 
cristiano nell’attesa del matrimonio nel quale vivere la 
propria vocazione per raggiungere la vita eterna, che 
poi è il fine di ogni cristiano, anche nella famiglia. Tutto 
il resto sono solo tentativi di compiacere il mondo, per 
tiepidezza verso la Fede, per azione del maligno (che 
nelle soluzioni “grigie” ci sguazza), oppure per l’illusione 
di tenere attaccato qualche fedele in più in parrocchia o 
in oratorio. Ma anche quest’ultima cosa è un’illusione. 
Le chiese del nord Europa sono un monito: da decenni 
portano avanti le soluzioni più confuse e fantasiose anche 
sulla famiglia, e sono quelle che pagano il prezzo più 
alto in termini di crollo dei fedeli, famiglie polverizzate, 
vocazioni al matrimonio e al sacerdozio in picchiata. 
I giovani che cercano la Verità sono attratti da grandi 
ideali, da sfide forti da affrontare. È normale che crollino 
le vocazioni al sacerdozio o al matrimonio in contesti 
dove la proposta è debole e confusa. Invece noi cristiani 
dobbiamo annunciare che questo modello di famiglia vale 
in tutta la società, anche in contesti laici: infatti, tali Verità 
sono conoscibili in forza del diritto naturale in quanto 
la coppia uomo/donna è la prima cellula della società: 
tutti i figli hanno un papà e una mamma per natura che, 
in una unione stabile (il matrimonio), costituiscono la 
condizione migliore per lo sviluppo e l’educazione delle 
future generazioni, generando benessere per la società. 
Per questo la famiglia pre-esiste e ha un diritto superiore 
allo stato. In Italia chi ha scritto la Costituzione, anche 
in un contesto di compromesso tra diverse idee, aveva 
ben chiaro questo concetto. Infatti, l’art. 29 recita “La 
Repubblica riconosce la famiglia come società naturale 
fondata sul matrimonio” dove il verbo “riconosce” (e 
non crea) prende atto di qualcosa che preesiste allo 
stato; e nella parola “naturale” prende atto di qualcosa 
la cui fonte è proprio il diritto naturale: un uomo e una 
donna si uniscono e fanno un bambino. Poi sono emerse 
moderne interpretazioni di comodo della Costituzione 
funzionali a giustificare l’introduzione anche in Italia dei 
registri delle coppie di fatto, anche dello stesso sesso. Nel 
2007 i Vescovi italiani però si espressero coraggiosamente 
con una nota: “…riteniamo la legalizzazione delle unioni 
di fatto inaccettabile sul piano di principio, pericolosa 
sul piano sociale ed educativo.” (Qui il link a quella nota 

ancora attuale e illuminante https://www.chiesacattolica.
it/documenti-segreteria/nota-a-riguardo-della-famiglia-
fondata-sul-matrimonio-e-di-iniziative-legislative-in-
materia-di-unioni-di-fatto/). 
Infine, per quanto riguarda la mia esperienza personale, 
non ho la formula perfetta, ho i miei errori, il mio cammino. 
Voglio però lasciare tre spunti che mi hanno aiutato: il 
primo è di trovare il tempo per pregare insieme nella 
coppia, soprattutto il S. Rosario: l’importanza di questo 
l’ho capita solo negli ultimi anni (ognuno ha i suoi tempi 
appunto) in un pellegrinaggio a Medjugorie. La seconda è 
di avere il coraggio di chiedere scusa e sapere perdonare 
nella coppia. E la terza è un’esperienza di figlio: quando 
ero bambino, come tanti, giocavo a calcio. Quando c’era 
la partita, entravo in campo e la prima cosa che facevo 
era cercare nella tribuna e intorno al campo mio papà. 
Lui c’era sempre: a me non serviva altro che venisse a 
vedermi. La partita era il sabato pomeriggio, mio papà era 
un artigiano, con un negozio e, solo crescendo ho capito 
l’importanza del sabato pomeriggio per chi ha un negozio. 
Non vi fate ingannare dalle sirene moderne, dal far tardi, 
sappiate rinunciare anche ad un guadagno aggiuntivo, ad 
una promozione (c’è sempre una promozione sul lavoro 
a cui aspirare) per del tempo dedicato ai vostri figli e alla 
famiglia: dopo 40 anni è uno dei ricordi più belli di famiglia 
che ho.

Fabio Luoni



1414

COMUNITÀ APERTA Vita di comunità

IL CORAGGIO DI GUARDARE IL NEMICO: 
GIUSTIZIA E RICONCILIAZIONE OLTRE LA GUERRA

Il secondo aperitivo culturale sulla giustizia riparativa
“Riconciliarsi”, tra popoli nemici, 
è un concetto che può generare 
quasi scandalo. Il termine stesso 
evoca una fatica immane: quella 
di riconoscere la legittimità 
dell’esistenza di chi ci ha inflitto 
dolore, di chi percepiamo come 
un avversario irriducibile. I popoli, 
spesso, sono nemici carichi di 
rancore per le ingiustizie patite e di 
colpa per il male inferto; per questo, 
l'idea di una riconciliazione che 
tenga aperte le strade del futuro può 
sembrare una rinuncia inaccettabile 
alla giustizia. Tuttavia, come emerso 
nel cammino intrapreso con Marta 
Cartabia e Adolfo Ceretti durante 
il primo aperitivo culturale di quest’anno, la sfida della 
giustizia riparativa ci interroga proprio su questo: come 
permettere a vittima e responsabile di andare oltre il 
torto, riconoscendo a ciascuno una prospettiva di vita e 
di cambiamento.

È con questa premessa che venerdì 16 gennaio si è tenuto 
il secondo appuntamento del ciclo di aperitivi culturali 
presso la nostra parrocchia. L’incontro, 
intitolato "Giustizia e Riconciliazione 
tra nemici", ha visto come ospite 
don Edoardo Canetta, intervistato da 
Matteo Foppa Pedretti. Non è stata 
una conferenza geopolitica sulle 
guerre in corso - che pure toccano da 
vicino la nostra comunità attraverso la 
presenza, tra le altre, di don Moreno 
Cattelan a Kiev e delle suore orionine 
a Kharkiv - ma un momento per 
capire come giustizia e riconciliazione 
possano rafforzarsi a vicenda come 
alternativa alla "guerra infinita". 
Don Edoardo Canetta si è rivelato un 
"Virgilio" prezioso in questo percorso 

tra le balze dell'inferno della 
guerra; la sua è una storia vissuta 
costantemente "sulla barricata": 
nato in una famiglia antifascista, 
è stato professore nella scuola 
frequentata da Sergio Ramelli, 
vittima degli Anni di Piombo, 
missionario in Kazakistan dopo la 
dissoluzione dell’URSS e docente 
presso l'Accademia diplomatica 
kazaka. Questa esperienza lo ha 
messo in contatto con le ragioni 
tragicamente inconciliabili di tutti 
i contendenti, permettendogli 
di abitare i confini tra Oriente e 
Occidente, tra ideologie e fedi 
contrapposte. 

Proprio dalla sua esperienza in Kazakistan è emerso 
un esempio potente: in una terra che fu teatro di 
terribili persecuzioni staliniane, oggi convivono i figli 
dei perseguitati e dei carcerieri. Come ricordò Giovanni 
Paolo II, la costruzione del futuro passa inevitabilmente 
per questa capacità di lavorare insieme, trasformando 
la memoria del dolore in una base per la pace. Durante 



1515

COMUNITÀ APERTA

il dialogo, è emerso come la giustizia riparativa 
applicata alle nazioni richieda un salto di qualità 
rispetto al freddo e spesso ambiguo diritto 
internazionale: se nel campo penale la giustizia 
dei codici permette un accertamento dei fatti, 
nel contesto delle nazioni la riconciliazione 
deve fondarsi su un’appartenenza comune 
che preceda il conflitto. Per don Edoardo, 
questa appartenenza è anzitutto quella alla 
comunità cristiana, che riconosce nell’altro un 
fratello prima che un nemico politico. È questa 
"diplomazia dell’incontro" a indicare la via: non 
cercare la vittoria che annienta l'altro, ma una 
pace che permetta a entrambi di sopravvivere.

Il cuore del messaggio risiede nel fatto che la pace non 
è un evento magico, ma un lavoro di preparazione. 
Bisogna prepararsi al "dopo" già mentre le armi sparano, 
immaginando "corpi di pace" capaci di interporsi e di 
ricostruire la fiducia. Se la giustizia riparativa prevede 
l'ammissione delle proprie colpe, a livello internazionale 
ciò si traduce nel coraggio del compromesso, come 

dimostrato dall'Italia del dopoguerra che, pur divisa, 
seppe trovare una sintesi per ripartire. 
In ultima analisi, giustizia e riconciliazione possono stare 
insieme solo se accettiamo che il futuro non possa essere 
costruito sulle macerie dell'avversario, ma su un'alleanza 

Elisabetta Gramatica



1616

COMUNITÀ APERTA Vita di comunità

I “CINQUE CERCHI INVERNALI” ALL’OMBRA DELLA 
MADONNINA

Dopo l’entusiasmante esperienza dell’Expo 2015, 
per Milano è giunto il tempo per un altro attesissimo 
evento che la porterà alla ribalta dell’attenzione 
internazionale: le Olimpiadi e Paraolimpiadi invernali 
Milano-Cortina 2026. Da tempo la città si sta preparando 
a questo appuntamento, e il villaggio olimpico con 
gli altri impianti sportivi appositamente predisposti 
rimarrà poi un’eredità permanente per la collettività.
Pochi sanno che alle origini delle Olimpiadi moderne 
- che dopo 15 secoli di interruzione intendevano 
riproporre qualcosa di simile agli antichi Giochi di Olimpia 
- accanto a Pierre de Coubertin contribuì il sacerdote 
domenicano francese Henri Didon, da giovane ottimo 
atleta, considerato la guida spirituale e il sostenitore 
del Movimento Olimpico, convinto dell’importanza 
dei valori educativi e morali legati allo sport. Ad Atene 
fu lui a celebrare la messa ufficiale di inaugurazione 
dei “Giochi della I Olimpiade”, nel 1896; a lui risale il 
motto latino, adottato per le Olimpiadi su proposta di 
de Coubertin, “Citius, Altius, Fortius” (più veloce, più 
alto, più forte), a cui dal 2021 è stata aggiunta la parola 
“Communiter" (insieme), per sottolineare l'importanza 
della solidarietà, soprattutto dopo la pandemia.
Da sempre lo sport è parte 
integrante dell’esperienza 
educativa degli oratori e delle 
società sportive ad essi collegate, 
perché costituisce una porta di 
accesso alla crescita integrale 
dei ragazzi. Per questo la Diocesi 
ambrosiana, attraverso la FOM, 
si è preparata con cura a questo 
appuntamento attraverso un 
ricco programma di eventi 
e attività, come il percorso 
“Orasport on fire tour”, iniziato 
nel 2022, che ha fatto circolare 
una fiaccola negli oratori per 
veicolare i valori olimpici di 
eccellenza, amicizia, rispetto 
e fratellanza; il progetto “For 
Each Other” (l’uno per l’altro) 
per accompagnare i giovani a 

vivere lo sport come un percorso coinvolgente tutte le 
dimensioni della persona, con un’attenzione particolare 
all’aspetto inclusivo, per non lasciare indietro nessuno.
La fiaccola olimpica, accesa lo scorso 26 novembre in 
Grecia, è giunta a Roma il 4 dicembre iniziando un percorso 
di celebrazione nazionale e sportiva lungo 12.000 km che, 
attraversando tutte le regioni italiane (110 provincie, in 63 
giorni) la porterà a Milano per la Cerimonia d'Apertura dei 
Giochi nello stadio di San Siro, il prossimo 6 febbraio. Sarà 
bello poter seguire direttamente le gare, che in parte si 
disputeranno in città (hokey, short track e pattinaggio) 
mentre per la maggior parte si svolgeranno a Cortina e 
in altre località montane della Lombardia e del Trentino.
Ma oltre al “fuoco di Olimpia”, che ricorda come gli 
antichi giochi onoravano gli dei, a Milano arriverà un altro 
simbolo significativo, la “Croce degli sportivi”. Ideata 
dall'artista J. Cornwall per indicare il legame tra fede e 
sport, la croce unisce 15 pezzi di legno da tutto il mondo 
- inclusa la Terra Santa - per rappresentare l’unità tra i 
popoli, portando nel centro la sagoma di Cristo e sotto, 
sul podio, le parole "Fede, Speranza, Amore”. Riferimento 
spirituale semplice ed essenziale, vuol dare un’anima 
spirituale ai Giochi ed essere un messaggio cristiano 



1717

COMUNITÀ APERTA

per la comunità sportiva globale. La Croce degli sportivi 
ha iniziato il suo pellegrinaggio con i Giochi di Londra 
2012 ed è poi passata di mano in mano nelle successive 
edizioni delle Olimpiadi e GMG (Rio 2016, Tokyo 2021, 
Parigi 2024, GMG Lisbona 2023); durante il Giubileo 
appena concluso, ha varcato la Porta Santa in S. Pietro. 
Il 29 gennaio l’Athletica Vaticana (la polisportiva della 
Santa Sede) la consegnerà a Milano in occasione della 
celebrazione eucaristica presieduta da mons. Delpini 
nella Basilica di san Babila, che per tutta la durata del 
periodo olimpico sarà la ‘chiesa degli sportivi’, ospitando 
le celebrazioni connesse all’evento. Tale celebrazione 
anticipa di un giorno l’inizio della tregua olimpica che - 
secondo la risoluzione votata dall’Assemblea generale 
dell’ONU lo scorso novembre - va da una settimana 
prima dell’inizio delle Olimpiadi (6 febbraio) fino a una 
settimana dopo la chiusura delle Paralimpiadi (15 marzo). 
I Giochi, infatti, mettendo insieme atleti di tante nazioni, 
diventano un’importante occasione per una proposta di 
pace per il nostro mondo dilaniato da guerre e conflitti.
Nella sua “Lettera agli sportivi” dello scorso ottobre, 
mons. Delpini ha scritto parole di grande saggezza: 
“Vinceremo le Olimpiadi e le Paralimpiadi? Abbiamo 
bisogno di altre vittorie, ci aspettiamo risultati più duraturi 
della gloria effimera delle giornate dei giochi. Lo sport 
è un bene per tutta la comunità perché può favorire lo 
sviluppo armonico delle persone”. Sarà una sconfitta se 
l'esasperata ansia di prestazione 
mortificherà la vita degli atleti, 
diventando un'ossessione, se 
la rivalità diventa ostilità. Sarà 
una vittoria se lo sport diventerà 
occasione di incontro e amicizia, se 
lo sport sarà inclusivo e accoglierà 
atleti da ogni parte del mondo 
senza discriminazione. 
“La comunità cristiana sente la 
responsabilità di essere voce 
critica di quelle degenerazioni 
che rovinano lo sport nel culto 
idolatrico del successo, del 
denaro, dell'esibizionismo, della 
competizione esasperata.
Vinceremo le Olimpiadi e le 
Paralimpiadi? Sì, vincerà Milano, 
vincerà Cortina se tutto quello che 
precede, accompagna e segue 

l'evento confermerà che lo sport è un bene per le persone 
e per la società. È la vittoria più difficile. È la vittoria più 
necessaria.” Carla Ferrari











2222

COMUNITÀ APERTA Vita di comunità

DOROTHY DAY E L’AMICIZIA SOCIALE
La figura di Dorothy Day emerge oggi con una forza 
sorprendente, capace di parlare a un’epoca segnata da 
disuguaglianze, solitudini e conflitti sociali. Una donna 
complessa, inquieta e radicale, la cui vita testimonia 
una fede incarnata nella giustizia, nella pace e nella 
condivisione concreta.
Giornalista, scrittrice, attivista sociale, convertita al 
cattolicesimo, madre, pacifista e cofondatrice del Catholic 
Worker Movement, (Movimento dei Lavoratori Cattolici) 
Dorothy Day (1897–1980) sfugge a ogni definizione 
riduttiva. Come ricordato da Papa Francesco – che l’ha 
citata nel 2015 davanti al Congresso degli Stati Uniti 
accanto a Lincoln, King e Merton – la sua grandezza 
non risiede in un’ideologia, ma nella capacità di tenere 
insieme Vangelo e impegno sociale, carità e giustizia, fede 
e responsabilità storica.
L’inquietudine è il primo tratto distintivo della sua vita. Fin 
dall’infanzia, segnata dal terremoto di San Francisco del 
1906, Dorothy rimane colpita dalla solidarietà spontanea 
tra le persone e si interroga su perché quella cura reciproca 
non possa diventare la norma della società. Da qui nasce 
una ricerca mai pacificata, che la conduce a denunciare 
le disuguaglianze, a frequentare i movimenti socialisti e 
anarchici e a immergersi con passione nel mondo culturale 
e politico del Novecento.
Il suo percorso personale è attraversato da drammi 
profondi: relazioni affettive tormentate, un aborto, la 
solitudine della maternità, la rottura con l’ambiente 
degli amici radicali dopo la conversione al cattolicesimo. 
Proprio la nascita della figlia Tamar Teresa diventa però 
per lei il luogo di una gioia così intensa da aprirla alla 
fede. Una conversione tutt’altro che rassicurante, che le 
costa l’amore dell’uomo che amava, anni di isolamento e 
precarietà.
Il punto di svolta arriva nel 1933 con l’incontro decisivo con 
Peter Maurin. Da questa amicizia nasce il Catholic Worker, 
prima come giornale popolare venduto a un centesimo, 
poi come movimento. Tre sono i pilastri della loro 
“rivoluzione pacifica”: la parola scritta come strumento di 
coscienza, le case di ospitalità per i poveri come esercizio 
radicale delle opere di misericordia e il ritorno alla terra 
come ricerca di un equilibrio tra uomo, lavoro e natura.
Per Dorothy, chi bussa alla porta è sempre Cristo. La 
priorità non è l’efficienza, ma la persona concreta. Quando 
le risorse scarseggiano, si interrompe la pubblicazione 

del giornale, non l’accoglienza. Questa scelta rivela una 
visione radicale del Vangelo come esperienza vissuta: 
la fede non è separabile dalle opere, e la carità non 
può essere disgiunta dalla denuncia delle strutture di 
ingiustizia.
Altro tema centrale è la pace, intesa non come ideale 
astratto ma come pratica quotidiana. Dorothy Day 
rifiuta ogni forma di violenza, anche di fronte a ciò che 
molti definivano il “male assoluto” della guerra. Il suo 
pacifismo le costerà incomprensioni, arresti e divisioni 
interne al movimento, ma per lei il comandamento “non 
uccidere” non ammette eccezioni. La pace è uno stile di 
vita che si costruisce nel lavoro, nelle relazioni e nella vita 
comunitaria.
Come ha sottolineato Robert Ellsberg, che ha conosciuto 
Dorothy negli ultimi anni della sua vita, la sua originalità 
sta nell’aver proposto un modello di santità nuovo e 
profondamente evangelico: una santità laica, immersa 
nella storia, capace di tenere insieme preghiera, azione 
politica, amicizia sociale e quotidianità. Ispirata dalla 
“piccola via” di santa Teresa di Lisieux, Dorothy crede nel 
valore trasformativo dei piccoli gesti compiuti con amore.
Dorothy Day incarna la dottrina sociale della Chiesa, non 
come costruzione teorica, ma come esperienza viva che 
nasce dall’azione e torna a illuminare l’azione stessa. Il 
lavoro, la dignità della persona, la partecipazione dei 
poveri come protagonisti, la comunità come risposta alla 
solitudine: temi che restano di bruciante attualità.
Dorothy rifiutava di essere chiamata santa per non 
essere “addomesticata”. Eppure la sua vita continua 
a interrogare e attrarre, perché mostra che un’altra 



2323

COMUNITÀ APERTA

società è possibile, a partire dall’amicizia sociale e dalla 
responsabilità reciproca. “Noi è una comunità, loro è una 
fuga”: in questa espressione si condensa il cuore del suo 
messaggio.
In questa prospettiva si comprende fino in fondo la sua 
testimonianza di santità, una santità profondamente 
segnata dal peccato e dalla grazia. Dopo una giovinezza 
tormentata, attraversata da errori gravi, fallimenti 
affettivi e inquietudine spirituale, la sua conversione 
al cattolicesimo nasce non dal dolore, ma dalla gioia. Il 
rimorso per i peccati commessi non la abbandonò mai, ma 
divenne il luogo di una misericordia vissuta radicalmente 
accanto ai poveri. La sua santità non consiste nell’assenza 
di colpa, bensì nella capacità di risorgere continuamente, 
trasformando il male in amore concreto, servizio e fedeltà 
alla Chiesa, nonostante – e attraverso – le proprie fragilità.
Papa Leone XIV ha citato Dorothy Day in modo pubblico 
e significativo durante un’udienza giubilare in Piazza San 
Pietro il 22 novembre 2025, nel corso di una catechesi dal 
tema “Sperare è prendere posizione”. In quel discorso, il 
Pontefice ha usato l’esempio della serva di Dio americana 
per spiegare che la vera pace non è un “lasciarsi in pace” 
passivo, ma un fuoco attivo di amore e di impegno concreto 
contro l’ingiustizia e per la dignità umana. Ha ricordato che 
Dorothy Day “aveva il fuoco dentro”, ha preso posizione 
contro le diseguaglianze e ha unito mente, cuore e mani 
nel servizio agli ultimi, invitando i fedeli a seguire il suo 
esempio di speranza e testimonianza vissuta del Vangelo.
Leone XIV ha voluto farne un modello contemporaneo di 
cristiano che trasforma l’indignazione in azione concreta, 
sottolineando come la speranza cristiana si realizzi 

prendendo posizione a favore degli ultimi, unendo fede e 
impegno sociale. 
In altre parole, non si è trattato solo di un richiamo 
biografico, ma di una riflessione teologica e pastorale 
su come la vita di Dorothy Day illumini la missione della 
Chiesa nel mondo di oggi: una Chiesa chiamata a fare della 
pace una testimonianza concreta di giustizia e di amore 
incarnato.
Per chi volesse approfondire lascio il QR Code di un 
interessantissimo incontro del 2023 su  DOROTHY DAY 
con Simona Beretta, Direttrice del Centro di Ateneo per 
la Dottrina Sociale della Chiesa e Direttrice responsabile 

della rivista Dizionario di dottrina sociale 
della Chiesa, Università Cattolica del Sacro 
Cuore; Robert Ellsberg, Collaboratore e 
curatore dell’autobiografia Dorothy Day 
Ho trovato Dio attraverso i suoi poveri 
(ed. Lev); Giulia Galeotti, Giornalista, 
autrice di Siamo una rivoluzione. Vita di 
Dorothy Day (ed. Jaca Book).

Alberto Ospite



2424

COMUNITÀ APERTA Vita di comunità

INCONTRIAMO L’ICONOGRAFIA DELLA RISURREZIONE

Il prossimo incontro che la Commissione Catechesi Adulti 
propone all’intera comunità, si terrà giovedì 26 febbraio 
e avrà come tema “L’iconografia della Risurrezione”.Ma 
che cosa fa e a cosa serve una “Commissione Catechesi 
Adulti” in una parrocchia e nella nostra in particolare?
Certamente armonizza e coordina una serie importante 
di attività “ordinarie”: i corsi prematrimoniali, quelli 
per i genitori che stanno per far battezzare i loro figli, 
la preparazione di persone adulte che riceveranno 
i Sacramenti dell’Iniziazione cristiana, incontri sul 
Vangelo con i genitori che hanno figli che frequentano il 
catechismo, la realtà attuale del “gruppo famiglia”.
Ogni anno si organizzano poi degli incontri per 
aiutare a riflettere ed approfondire la fede.
Chi di noi affronterebbe la quotidianità della propria 
professione, dei vari aspetti della vita, addirittura del 
proprio hobby … con la competenza e l’esperienza 
maturate durante le scuole elementari? Non si applica 
ciascuno di noi, e non studia e non si impegna per 
migliorare in qualunque attività? E perché invece nella 
Vita di Fede dovrebbe essere sufficiente ciò che ci hanno 
insegnato al catechismo quando eravamo bambini?

Immaginare quindi percorsi di formazione continua o 
almeno qualche significativo spunto di riflessione anche 
per “gli adulti”, è molto importante per una parrocchia, 
cioè per quella realtà ecclesiale che, avendo una valenza 
territoriale, ci accompagna a tutte le età,
Proponiamo quindi di incontrare il mondo dell’iconografia, 
una disciplina artistica che non nasce come forma d’arte, ma 
come espressione della fede cristiana sin dai primi secoli.
Quando si parla di iconografia si intendono le forme 
artistiche nate a Roma all’inizio della cristianità, dalle 
catacombe alle prime basiliche romane. Perciò nel 
termine iconografia sono da ascriversi i mosaici, gli 
affreschi, le pitture su tavola (le icone), le pitture su tela, i 
metalli sbalzati, i bassorilievi in avorio, le stoffe ricamate, 
che presentino sempre quel linguaggio simbolico 
scelto e trasmesso lungo i secoli dalla Chiesa indivisa.
Non sembri strana l’espressione Chiesa indivisa, perché 
è il termine che esprime il cammino della Chiesa nei 
suoi primi dodici secoli, un tempo significativo perché 
ha posto le basi della Chiesa, fino alla sua arte liturgica.
Dopo la divisione delle Chiese, Occidentale ed Orientale, 
si assiste in Occidente ad un cambiamento lento, ma 
radicale, nei confronti dell’arte liturgica, che da arte 
cultuale diventa arte culturale, perdendo sempre più il suo 

L’iconografo Giancarlo Pellegrini ci guida alla lettura dell’icona dell’Anàstasi, l’unica icona che presenti la Risurrezione



2525

COMUNITÀ APERTA

ruolo di funzione del processo eterno della vita della Chiesa.
L’idea di presentare l’iconografia cristiana non può non 
tenere conto che il 26 febbraio prossimo saremo già in 
Quaresima, rivolti alla prospettiva della Pasqua, come 
centro di tutto l’anno liturgico. Per questo si è pensato, 
dopo una presentazione generale della nascita e dello 
sviluppo dell’iconografia, di concentrare l’attenzione 
sull’iconografia pasquale, per mostrare come il tema della 
Risurrezione viene presentato dalla teologia iconica. Non 
basta leggere un testo evangelico per realizzare un’icona, Riccardo Pellegrini

a maggior ragione, per il tema della Risurrezione, si 
tratta di allargare il campo a tutta la Sacra Scrittura e 
rispettare i silenzi che sono in essa presenti. Come è 
risorto Gesù? Chi ha assistito alla Risurrezione? Perché 
si può realizzare un’icona che ne presenti il mistero?
A queste e ad altre domande cercherà di rispondere il 
relatore nella serata del 26 febbraio, dando anche spazio 
ad eventuali ulteriori domande dei partecipanti.



2626

COMUNITÀ APERTA Vita di comunità

“Gli ho insegnato bene, ma è cresciuto male”. Ci è 
sicuramente accaduto di sentire o dire qualcosa del 
genere. L’affermazione evidenzia un aspetto specifico 
del crescere: ma perché accade questo? Quali meccanismi 
entrano in gioco nella persona?
Iniziamo osservando il bisogno che dà origine alla ricerca 
di una figura vicaria per descriverla successivamente e 
chiudiamo con qualche parola sull’apprendimento sociale.
L’Origine
La persona umana nasce con un io ripiegato su se 
stesso. Questo favorisce le probabilità di sopravvivenza. 
Crescendo la persona esplora e, progressivamente, 
esce dal suo io conoscendo ciò che è intorno a se. 
Tendenzialmente l’esplorazione si spinge sempre più 
lontano, ma questo porta anche a scoprire che esistono 
cose aggressive e, inoltre, che è difficile avere delle fonti 

affidabili di informazione.
Il bisogno di fonti affidabili da subito viene assolto dalle 
figure genitoriali; questi sono le prime figure da imitare per 
il bambino\a, da seguire e la prima fonte di informazione 
che mostra cosa dire, cosa fare, ecc...  Questo permette 
alla persona di soddisfare il bisogno di esplorazione, di 
conoscenza, di sicurezza e di crescita.
La Figura vicaria
La sicurezza, in particolare, viene vissuta dalla persona in 
crescita, come qualcosa di molto sentito e molto rilevante. 
Le esperienze negative, in particolare, insegnano alla 
persona che esistono cose dolorose-pericolose che 
diventano antagoniste al bisogno di crescere perché 
restituiscono dolore e insicurezza. Nei casi più gravi si può 
avere la percezione di pericolo di vita (pericolo che può 
essere anche reale). Tutto questo ben presto insegna che è 
preferibile prima vedere cosa fa un altro e le conseguenze 
che ne derivano. Questo “altro\a” è la “Figura vicaria”, 
una sorta di maestro. O meglio un laboratorio dove il 
bambino\a, il giovane possono osservare e sperimentare 
in modo indiretto tenendo se stessi in sicurezza e in 
incolumità, ma nel frattempo continuare l’esplorazione 
del mondo e la crescita di se stessi.
Le Figure vicarie (inizialmente sono le Figure genitoriali) 
possiamo anche indicarle come “Figure agentiche”, 
ovvero “chi fa qualcosa”. Non si tratta di un dettaglio 
linguistico, ma di un preciso concetto che usiamo nella 
nostra avventura di crescita, di progressivo inserimento 
nella società e di progressiva costruzione dell’autonomia. 
Focalizzarsi sull’agire permette un più ampio ventaglio di 
osservazione e quindi la possibilità di maggiori confronti, 
di maggiori comportamenti da analizzare e, quindi, di 
apprendere di più. La focalizzazione sulla persona, invece, 
soddisfa meglio il requisito di affidabilità della fonte.
Questi due elementi normalmente li usiamo in 
combinazione e sono all’origine di un meccanismo 
di smaterializzazione della persona: sfruttando 
l’osservazione dell’agire si può cogliere il comportamento 
collettivo e apprendere i benefici che ne derivano come 
anche le conseguenze negative e così fare esperienza di 
sociale; un gruppo, all’occhio della persona in crescita che 
osserva, diventa equivalente ad una persona singola.

LA FIGURA VICARIA E L’APPRENDIMENTO 



2727

COMUNITÀ APERTA

L’apprendimento sociale
I due elementi sopra citati guidano un po’ 
l’apprendimento sociale: il ragazzo\a in 
crescita impara dalla società, dal gruppo di 
appartenenza, dal gruppo dei pari. Ecco un 
elemento molto rilevante che rende efficace 
ed autorevole l’insegnamento del gruppo 
svilendo, a volte, quanto fatto dalla famiglia, 
dalla scuola, dall’oratorio.
Su questo possono essere d’interesse un 
paio di considerazioni ulteriori: l’imitazione 
e l’apprendimento di una determinata 
condotta (=modo di agire) agito da un gruppo 
dipende molto dal feedback che riceve. In 
caso di approvazione, ricompensa e clamore 
positivo il singolo tende a imitare ed apprendere. In caso 
contrario si tenderà a non imitare e a non apprendere.
Rispetto a poco tempo fa la vistosità sociale ha subìto 
un grande cambio con l’avvento della radio, della TV, 
della rete e dei social: eventi locali diventano pubblici e 
internazionali. Pertanto gli strumenti di comunicazione 
diventano come un nuovo soggetto sociale, un nuovo 
gruppo. Spesso ciò che arriva tramite cellulare, social, TV, 
ecc... è ritenuto autorevole e questo rende facilmente 
efficace il contenuto della comunicazione. Il risultato finale 
è che il genitore, l’educatore, la Scuola, l’Oratorio, ecc... si 
trovano in antagonismo con modelli sociali percepiti come 
più autorevoli in una competizione impari (il cellulare 
non si stanca, è sempre presente, i risultati sono sempre 
approvati da una montagna di “like” in tempo reale).

Conclusione
Al termine di questa piccola presentazione possiamo fare 
tre considerazioni per noi:
•	 resta fondamentale l’agire del genitore, dell’educatore 

e l’adeguata presenza di queste figure;
•	 da qualche tempo c’è un nuovo potente educatore 

rappresentato dai mezzi di recente generazione e dai 
social;

•	 anche se può sembrare di essere perdenti ci resta 
una potente arma che consiste nell’approvazione o 
nel disconoscimento dei comportamenti mediati dai 
social.

don Stefano Bortolato

PRIVACY E RAGAZZI NELL’ERA DEI SOCIAL NETWORK
Il 12 dicembre 2025 nel "ORAvenerdì" si è tenuto un utile 
incontro sulla sicurezza informatica. Il relatore, Alberto 
Brescia, è un educatore, tecnico informatico e da anni 
lavora nel laboratorio informatico dell'Istituto Berna di 
Mestre (VE), storica e apprezzata scuola orionina.
Il sottotitolo dell'incontro dice molto: "Come le 
piattaforme digitali raccolgono, analizzano e manipolano 
i nostri comportamenti".
Ha iniziato consegnando l'alfabeto base: il dato (es. un 
numero di cellulare), il meta-dato (es. il numero mi permette 
di sapere la nazione, l'operatore, ecc...) e, a volte, di 
risalire anche alla persona. Tutto questo spesso è causato 
dalla scomparsa della separazione tra pubblico e privato.

I social possono amplificare la diffusione di informazioni 
diffondendo, oltre a quanto pubblichiamo, altre 
informazioni come nostre generalità, contatti, sesso, 
passioni, ecc... Tra dati diretti e indiretti i social diffondono 
molte nostre informazioni.
Tutti i dati che diamo alle aziende dei social producono soldi. 
Se da una parte questo ci permette di averne l'uso gratuito, 
dall'altra parte le cifre fanno pensare: noi siamo soldi. Un 
utente permette alle società di guadagnare in un anno:
•	 per Instagram\Meta: tra i €50 e i €100;
•	 per TikTok: tra i €40 e i €60;
•	 per Gaming gratuito: tra i €30 e i €500.



2828

COMUNITÀ APERTA Vita di comunità

Si stima che ogni utente gratuito in 60 anni permette 
a queste società di guadagnare tra i €9.000 e i €18.000.
Altro elemento da conoscere è il "profilo digitale" 
che viene creato per ciascun utente nei social. 
Significa che il social, raccogliendo quello che noi gli 
diciamo e quanto noi facciamo, conosce: la nostra 
posizione geografica, le ricerche web, quale\i social 
usiamo, i nostri acquisti online, e-mail, chat, che 
app usiamo-installiamo, nostri orari e abitudini.
Questo profilo digitale non solo è una buona-dettagliata 
descrizione di noi e dei nostri comportamenti, ma 
permette ad alcuni algoritmi e intelligenze artificiali di 
capire il nostro stato d'animo, sensibilità a temi, se siamo 
sicuri o insicuri, ecc...
Tutto questo permette di manipolare efficacemente gli 
utenti attraverso 5 meccanismi:
1.	 Targeting Vulnerabilità: Algoritmo identifica fragilità, 

poi amplifica contenuti che le sfruttano;
2.	 Filter Bubble: Mostra solo contenuti che confermano 

le idee dell'utente;
3.	 Slot Machine Effect: Notifiche imprevedibili. Questo 

genera il rilascio dopamina simile a quando si usano 
stupefacenti e induce a cambiamenti nel nostro 
cervello;

4.	 Amplificazione Divisivi: Engagement = Tempo = Ads 
= Profitti. Contenuti rabbia/paura generano più 
engagement, più utenti;

5.	 Gamification Danno: Streaks, badge, ranking, infinite 
scroll, notifiche di orari vulnerabili. Tutto porta l'utente 
alla dipendenza, ma sente e vive tutto come un gioco.

I dati di alcuni casi danno forma e consistenza 
rendendo plastica la questione e permettono di 
vedere pericolose potenzialità aggiuntive come il 
condizionamento politico, lo "echo chamber" (vivere 
in bolle comunicative che restituiscono solo quanto 
scriviamo confermandolo), il prezzo dinamico (ti viene 
proposto il prezzo massimo che sei disposto a pagare), 
la persuasione a comprare, la dipendenza a usare i social.
In questo scenario è importante prevenire (soprattutto 
con i minori) attraverso l'educazione alla privacy 
digitale, la consapevolezza, il pensiero critico, il 
riconoscere i processi manipolatori e la comprensione 
del valore dei propri dati; la consapevolezza 
è il primo passo, l'azione concreta il secondo.
A conclusione dell'incontro un piccolo decalogo di azioni 
immediate che possiamo-dobbiamo fare:
1.	 disattiva notifiche: tenere solo le essenziali, no dei 

social;

2.	 limiti di tempo nell'uso delle app: per i social massimo 
1 ora al giorno;

3.	 rimuovere carte di credito salvate: no al "1-click" 
compri;

4.	 usare l'identità anonima per acquisti: evitare il 
dynamic pricing;

5.	 "Ad blocker" attivo: usare app come "uBlock Origin", 
"AdGuard";

6.	 rivedere la privacy una volta al mese: verificare che sia 
attiva la privacy per tutte le app e i servizi;

7.	 segui fonti di informazione diverse: il 30% deve essere 
di opinioni opposte alle tue;

8.	 regola "48 ore": per acquisti superiori ai €30 aspettare 
2 giorni;

9.	 no social pre-sonno: 2 ore prima di dormire spegnerli;
10.	 "Fact-check" sempre: verificare le notizie con "facta.

news", "butac.it" prima di condividerle come vere e 
reali.

Alla fine, ecco i tre messaggi chiave da ricordare e da 
consegnare ai nostri ragazzi:



2929

COMUNITÀ APERTA

don Stefano Bortolato

NOVITÀ PER LA PASTORALE 
GIOVANILE ORIONINA

Il 2026 si apre come un anno ricco di novità per la 
Pastorale Giovanile Orionina, frutto di un cammino 
iniziato già nella primavera del 2025. In quei mesi, infatti, 
il Segretariato Nazionale di Pastorale Giovanile si è riunito 
a Palermo per elaborare una proposta da presentare al 
Consiglio Provinciale: la creazione di un ufficio dedicato al 
coordinamento delle attività giovanili a livello nazionale.
L’obiettivo era chiaro: costruire una rete più forte tra 
le diverse realtà italiane, favorire la comunicazione e lo 
scambio di buone pratiche, e allo stesso tempo offrire 
percorsi di formazione ai giovani più impegnati nelle 
comunità locali, così da prepararli a ruoli di responsabilità 
all’interno degli oratori.
A dicembre 2025 questa visione ha preso forma con la 
nascita ufficiale del LabOratorio, il nuovo ufficio nazionale 
della Pastorale Giovanile Orionina. Le sue attività 
principali, da qui all’estate 2026, saranno tre.
La prima riguarda la comunicazione: il LabOratorio si 
impegnerà a curare la presenza social della Pastorale 

Giovanile e a stimolare un sistema di condivisione tra gli 
oratori, così che iniziative, idee e buone pratiche possano 
circolare e diventare patrimonio comune.
La seconda è la formazione: verranno proposti percorsi 
dedicati agli oratori, soprattutto nei campi dell’animazione 
e dell’educazione, per sostenere chi ogni giorno si mette 
al servizio dei più giovani.
La terza novità è forse la più innovativa: la nascita del 
ForLab, un gruppo di giovani pensato come un vero e 
proprio “vivaio” di futuri responsabili degli oratori. Si tratta 
di un progetto sperimentale che vuole essere allo stesso 
tempo formativo e responsabilizzante. Ogni oratorio che 
aderisce sceglierà alcuni giovani che potranno subito 
“mettere le mani in pasta”, imparando a guardare con 
occhi, mente e cuore alle esigenze della propria comunità 
e a muovere i primi passi per rispondervi concretamente.
Un cammino nuovo, dunque, che nasce dal desiderio di 
crescere insieme e di accompagnare i giovani a diventare 
protagonisti attivi nelle loro realtà.

1.	 non sei tu, è il sistema. Sono stati spesi miliardi di euro 
per studiarti e manipolarti;

2.	 consapevolezza è cosa diversa da immunità. Ma ti dà 

strumenti per decidere consapevolmente;
3.	 privacy uguale a libertà. Hai diritto di sapere e 

controllare i tuoi dati.

Alberto Zorzetto



3030

COMUNITÀ APERTA

MARC CHAGALL: IL CICLO DI 
MESSAGGIO BIBLICO

a cura di Cristina Fumarco

Chiusa la Porta Santa, sono terminati i nostri viaggi nelle 
chiese giubilari milanesi ed è il momento di riprendere il 
tema dell’arte sacra nel XX e XXI secolo.
Uno degli artisti più sensibili alla fede e che ha interpretato 
con grande poesia la Bibbia è stato Marc Chagall, pittore 
ebreo di origine russa, le cui opere avete spesso visto 
anche sulla copertina di questo giornale.
Moishe Segal in ebraico, Mark Zacharovič Šagal in russo 
(1887-1985) cresce nella comunità  ebrea di Vitebsk, 
villaggio dell’attuale Bielorussia e soffre i pogrom dei 
cosacchi dell’impero russo. La sua famiglia segue il 
chassidismo, la corrente dell’ebraismo che, in opposizione 
al razionalismo rabbinico che fonda la conoscenza di Dio 
solo sulla dottrina e l’intelletto, promuove una religiosità 
basata sull’umiltà, sul misticismo e sullo slancio del cuore.
Trasferitosi nel 1910 a Parigi, partecipa al clima delle 
avanguardie senza aderire a un movimento preciso ma 
creando da subito il suo personalissimo stile: colorato, 
poetico, fiabesco e malinconico. Tornato in patria in 
concomitanza della guerra e della rivoluzione, dopo un 
iniziale entusiasmo per i valori socialisti e la partecipazione 
alla riorganizzazione delle accademie e dei musei, si sente 
presto schiacciato dal controllo dello stato bolscevico 
sull’arte e nel 1923 torna in Francia.

Costretto fuggire negli Stati Uniti a causa delle leggi razziali 
allo scoppio della seconda guerra mondiale, porterà 
sempre con sé il cosiddetto “dolore dei sopravvissuti”, 
sentendo il dovere di impegnarsi, attraverso la sua arte, 
nel testimoniare la Shoah e poi il ritorno alla vita da parte 
della comunità ebraica. Tornato in Francia, vi resterà sino 
alla morte a Saint-Paul-de-Vence, nel 1987.
A Nizza, il Museo Nazionale che porta il suo nome è la più 
grande collezione pubblica delle sue opere, nato nel 1973 
dalla volontà dell’artista stesso di riunire in un unico luogo 
il suo più importante ciclo di dipinti sacri,  il “Messaggio 
Biblico”, iniziato nei primi anni ‘50 con l’idea di decorare la 
Cappella del Calvario di Vence, abbandonata e chiusa, ma 
poi donato allo Stato nel 1966.
Si tratta di 17 tele che illustrano l’Antico Testamento 



3131

COMUNITÀ APERTA

attraverso episodi di Genesi, Esodo e Cantico dei Cantici, 
oltre ad altre opere che attestano l’impegno del pittore 
in tal senso, per un totale di circa 400 dipinti, gouache, 
disegni, acquerelli e pastelli.
La sensibilità di Chagall intreccia fede ebraica e spunti 
cristiani, come si vede dalla figura di Cristo che compare 
spesso nei dipinti.
Nella “Creazione dell’uomo” (1956) il dipinto è diviso 
in due parti, come nelle pale d’altare: in alto, in un cielo 
inondato di luce, ruota vorticosamente un sole, che 
genera nella sua ruota il popolo ebraico e la sua storia. 
Si intravedono due braccia che reggono la torah, degli 
angeli, vitelli sacrificali e a destra un rabbino che sale al 
cielo su una scala tenendo un candelabro. Ma vi sono 
anche simboli cristiani, come il pesce (acronimo di Gesù 

Cristo Figlio di Dio Salvatore) e lo 
stesso Cristo in croce, i cui fianchi 
sono cinti dal tallit indossato dagli 
ebrei nella sinagoga: per Chagall 
è l’ebreo sacrificale che appare 
nei suoi dipinti già all’inizio della 
Seconda Guerra Mondiale.
In basso, un angelo trasporta 
Adamo abbandonato tra le 
braccia, sullo sfondo di un 
oceano primordiale dove 
affiorano animali e anche un 
serpente, minacciosamente 
avvolto proprio sotto al primo 
uomo. I tratti dell’angelo e il 
fatto che porti i pantaloni, lo 

identificano con l’artista nel ruolo di messaggero divino. 
Nell’angolo in basso una piccola coppia, anticipazione 
della prima famiglia.
Nel “Sacrificio di Isacco” (1966) il colore blu è destinato 
allo spirito divino e all’angelo che interviene a fermare 
Abramo (si intravede l’ariete dietro l’albero), mentre il 
patriarca e il figlio sono avvolti dal colore della fiamma 
dell’olocausto, quasi a prefigurare il sacrificio ebraico. 
Infine, in alto a destra, con colori cupi, sono dipinte le 
sventure destinate ai figli di Abramo: la diaspora (l’ebreo 
errante), il calvario di Cristo e la Shoah (donne che 
fuggono).
La tela di “Mosè e il roveto ardente” (1966) va letta come 
la scrittura ebraica, da destra: Mosè cade in ginocchio 
davanti al miracolo del roveto ardente e l’angelo gli 

annuncia la missione, il cerchio rappresenta la 
mandorla divina delle sfere celesti diffusa nelle chiese 
medievali; a sinistra il patriarca, dal volto luminoso, 
guida fuori dall’Egitto il suo popolo, che è tutt’uno 
con il suo mantello che lo protegge (iconografia 
presa dalla Madonna della misericordia) e sfugge alle 
truppe violente e disordinate del faraone, inghiottite 
da un’onda che è anche la nuvola di Dio.
Le tele del Cantico dei Cantici sono dominate dal 
colore rosso dell’amore: “Cantico dei Cantici” I (1960) 
vede come protagonisti una coppia di sposi, tema 
molto frequente nei dipinti di Chagall, rappresentati 
come il pittore e la sua amata moglie e musa Bella: il 
loro amore è santificato dalla colomba e si evolve in 
un volo verso l’angolo in alto a destra dove si vede 
un’altra coppia (lui ha la corona), il trono vuoto di 



3232

COMUNITÀ APERTA

re David e una mano che regge la 
sua stella. Anche a sinistra re David 
è richiamato dalla figura dell’uccello 
che suona la lira, poiché la sua musica 
evoca quella degli uccelli e degli angeli. 
Altri riferimenti al Cantico sono la 
fanciulla nuda che si staglia sul profilo 
della città lungo il bordo destro (la 
sposa che cerca il suo sposo nelle 
strade di Gerusalemme di notte) e le 
due gazzelle colorate: “I tuoi seni sono 
come due cerbiatti / Come due gazzelle 
gemelle / Che pascolano tra i gigli”.
Anche in “Cantico dei Cantici” III (1960) 
sono protagonisti gli sposi, festeggiati 
dai musicanti, mentre sullo sfondo 
emergono tre grandi forme tondeggianti che evocano il 
seno e il ventre di una donna, con al centro la sagoma di 
due città specchiate in due profili: sopra Gerusalemme con 
le sue mura (ma anche i bastioni di Saint-Paul-de-Vence), 
sotto Vitebsk con il santuario dal tetto verde. La parte 
inferiore del dipinto evoca quindi la giovinezza di Chagall: 
l’ebreo errante, con il sacco in spalla, rappresenta il suo 
peregrinare, la coppia abbracciata lungo il bordo inferiore 
ricorda il suo amore per Bella, ormai defunta quando fece 
questi quadri; la parte superiore è invece la nuova vita nel 
Sud della Francia: la creatività ritrovata e il nuovo amore 
(la coppia sotto al baldacchino) per Vava, la seconda 
moglie a cui il ciclo è dedicato. 

RICHIESTA 
BORSA DELLA SPESA

il contributo che i volontari della Borsa della Spesa chiedono è: 

MARMELLATA
da lasciare, come di consueto, nella “culla” Caritas posta 
all’uscita della chiesa lato via Strozzi.

Lo stesso Chagall riassume il senso della sua pittura biblica 
nella prefazione al catalogo della donazione, scritta nel 
1969, parole che assumono un particolare valore in questi 
tempi cupi di egoismo e guerre: «Ho voluto dipingere il 
sogno di pace dell’umanità. Forse in questa casa verranno 
giovani e meno giovani a cercare un ideale di fraternità e 
d’amore come i miei colori l’hanno sognato. Forse non ci 
saranno più nemici e tutti, qualunque sia la loro religione, 
potranno venire qui e parlare di questo sogno, lontano 
dalla malvagità e dalla violenza. Sarà possibile questo? 
Credo di sì, tutto è possibile se si comincia dall’amore».



3333

COMUNITÀ APERTA

3333

FEBBRAIO 2026FEBBRAIO 2026
1 D GIORNATA PER LA VITA - FESTA BATTEZZATI

2 L 19:00 COMMISSIONE CATECHESI RAGAZZI; 
21:00 ADORAZIONE - CORSO FIDANZATI

3 M

4 M COMMISSIONE CULTURA

5 G

6 V

7 S

8 D GRUPPO FAMIGLIE

9 L 21:00 CPAE   - CORSO FIDANZATI

10 M

11 M

10:30 S. MESSA CON UNZIONE DEI MALATI DEL 
PICCOLO COTTOLENGO  (GIORNATA DEL MALATO); 
 21:00 COMMISSIONE CATECHESI ADULTI                                              

12 G

13 V

14 S
12 CESTE - FESTA CARNEVALE - GIORNATA DEL 
MALATO 

15 D GIORNATA DEL MALATO 

16 L  21:00 CORSO FIDANZATI

17 M

18 M 18:30 MESSA ORIONINA

19 G

20 V

21 S

22 D

23 L 21:00 INCONTRO REFERENTI ORIONE IN FESTA  - 
CORSO FIDANZATI

24 M

25 M

26 G 21:00 INCONTRO ICONOGRAFICO

27 V

28 S 15:00 CORSO BATTESIMI

Giornata del malato

durante le sante messe si 
potrà ricevere l’unzione 

14-15 febbraio

mercoledì 18 febbraio

Messa Orionina

ore 18:30



3434

COMUNITÀ APERTA



3535

COMUNITÀ APERTA




